
« Toute société a un récit du
comment elle est venue au monde »

ÉCRIT PAR LECOURRIERDEGUADELOUPE.COM /  PIERRE-ÉDOUARD PICORD
7 janvier 2026

Depuis 1995, Serge Romana œuvre à « inverser la honte ». Trente
ans après le début de ce combat, le futur Mémorial national des
noms des victimes de l’esclavage colonial,  qui s’élèvera place du
Trocadéro à Paris, incarne le chemin parcouru. Le projet a franchi
une étape clé le 4 septembre 2025, lorsque l’œuvre architecturale et
paysagère, sélectionnée à l’unanimité, a été présentée au ministère
des  Outre-mer.  À  cette  occasion,  les  associations  mémorielles
avaient remis au ministre Manuel Valls le livre qui recense les noms
des  215  000  esclaves  affranchis  par  le  décret  de  1848  en
Guadeloupe, Guyane, Martinique, à La Réunion et à Saint-Martin.
C’est cette mémoire nominative qui sera gravée pour la postérité sur
les pierres du Mémorial, dont l’inauguration est prévue le 23 mai

https://lecourrierdeguadeloupe20260218131706.staging2.ydu.fr/toute-societe-a-un-recit-du-comment-elle-est-venue-au-monde/
https://lecourrierdeguadeloupe20260218131706.staging2.ydu.fr/toute-societe-a-un-recit-du-comment-elle-est-venue-au-monde/


2027. Le 23 décembre dernier, au Mémorial Acte à Pointe-à-Pitre, le
président fondateur du Comité de la marche du 23 mai 1998 et
coprésident du comité de pilotage du Mémorial national, présentait
le projet aux Guadeloupéens.

Dans cette grande interview accordée au Courrier de Guadeloupe,
Serge  Romana  dévoile  l’âme  et  la  philosophie  profonde  de  ce
Mémorial. Il revient sur la genèse de cette lutte trentenaire. Il en
explicite  la  portée  symbolique  et  politique,  et  esquisse  les
perspectives du travail qui reste à accomplir : apaiser les mémoires
et construire, à partir de ces noms restitués, un récit partagé.

L’île des esclaves sans nom du futur Mémorial des noms dans les jardins
du Trocadéro.  Illustration :  Michel  Desvigne paysagiste,  Philippe Prost
architecte, AAPP

Le Courrier de Guadeloupe : Le Mémorial national des
noms des victimes de l’esclavage colonial de la place du



Trocadéro est une carte d’identité monumentale face à la
Seine. Au-delà de sa puissance esthétique, comment
définiriez-vous son âme ? Est-ce un tombeau symbolique,
un livre d’histoire ouvert, ou quelque chose de plus
organique, un arbre généalogique de pierre, pour une
communauté dispersée ?

Serge Romana : C’est avant tout un lieu de reconnaissance, d’hommage
aux victimes de l’esclavage colonial français, dont les noms des derniers
d’entre eux, les nouveaux libres, seront gravés dans la pierre. Les autres,
ceux  qui  n’ont  pas  de  nom,  seulement  prénommés,  seront  également
présents par l’existence sur une petite île qui est au centre du jardin du
Trocadéro, île qui est appelée l’esclave sans nom.

De fait,  ils  seront  représentés  par  quatre  colonnes de pierre.  Quatre,
comme les quatre millions d’êtres humains qui vécurent l’esclavage de
l’économie française. Alors, ce sera un lieu mémoriel, fondamentalement,
mais aussi un lieu d’histoire, car les éléments clés de l’esclavage, des
luttes et de son abolition seront gravés, eux aussi, sur cinq blocs de pierre.
Donc  de  ce  lieu  rayonneront  l’histoire  et  la  mémoire  de  l’esclavage
colonial français en Europe.

Que diriez-vous sur l’âme de ce lieu ?

Je dirais que c’est l’âme des enfants du Bumidom. C’est le résultat, de
leurs combats pour leur visibilité en France hexagonale. C’est ce qu’ils
vont laisser à leurs descendants.

Vous avez présenté le Mémorial en terre guadeloupéenne.
Que ressentez-vous à l’idée de cette confrontation entre le



monument et le territoire d’origine de cette mémoire ?

Pour répondre à votre question, je suis obligé de faire quelques détours
pour expliquer la stratégie que nous avons mise en place. Ce travail qui
date de 1994 prend naissance dans l’association Bois-fouillé, dirigée par
Viviane Romana à l’époque. Association qui a précédé le Comité de la
marche du 23 mai 1998. Le point de départ du travail  mémoriel,  son
objectif,  c’était de créer des outils pour inverser la honte qui pesait à
l’époque sur l’histoire de l’esclavage. Vous savez l’esclavage, soit on en
parlait soit on n’en parlait pas. Si on en parlait, il n’était question que des
héros, des combattants. On en parlait pour dire, nous sommes l’avenir du
monde.

C’est la référence à la priorité de Martin Luther King qui réclamait pour
les Afro-Américains l’application des droits civiques. C’est juste et bien.
Toutefois,  nous  avons  pensé  qu’un  groupe  humain  qui,  grâce  à  une
mémoire apaisée de ses premiers temps, n’arrive pas à construire un récit
partagé, s’enlise dans une erreur identitaire. Lorsque nous avons compris
tout ça, nous avons décidé de créer des outils afin d’inverser la honte qui
pesait sur l’esclavage.

Quelle a été votre approche ?

Nous avons  changé la  grammaire  mémorielle  de  l’esclavage.  Dans  un
premier temps, nous nous sommes dénommés descendants d’esclaves, ce
qui ne se faisait pas dans les années quatre-vingt-dix. Nous avons fait la
marche du 23 mai sur l’idée qu’il était temps d’honorer nos aïeux, les
victimes  de  l’esclavage.  Avant,  nous  honorions,  nous  commémorions
l’abolition, mais nous n’honorions pas la mémoire de nos parents.

La  marche,  c’est  l’idée  majeure  qu’il  faut  bien  retenir.  Nous  avons
commencé à utiliser le terme d’aïeux en référence à ceux qui ont vécu



l’esclavage. Descendants d’esclaves, victimes de l’esclavage, aïeux qui ont
vécu l’esclavage.

Ce  changement  de  grammaire  mémorielle  de  l’esclavage  tranchait
clairement  avec  ce  qui  avait  cours  :  les  luttes,  le  combat  contre  les
Français esclavagistes, etc. Ou encore les commémorations de l’abolition
de l’esclavage.  Ce fut  difficile  de faire admettre à la République qu’il
fallait,  en  plus  des  commémorations  de  l’abolition  de  l’esclavage,
reconnaître  les  victimes  et  les  honorer.

Vous estimez y être parvenu ?

Après près de 20 ans de combat depuis le 1er mars 2017, le 23 mai est
aujourd’hui  dans  la  loi,  journée nationale  d’hommage des  victimes  de
l’esclavage.  Donc ça a  été un premier pas.  Premier outil,  d’avoir  une
journée nationale pour honorer nos aïeux esclaves. On n’honore pas des
chiens, mais des hommes, des femmes.

Si  vous concevez une journée nationale pour honorer la  mémoire des
victimes de l’esclavage, ça veut dire que vous reconnaissez leur humanité.
Le  deuxième pas  a  été  de  retrouver  ceux  qu’on  honorait,  c’est-à-dire
l’identité des nouveaux libres de 1948, ceux qui ont été nommés, ceux
dont nous portons les noms. Alors tout naturellement, une fois qu’on les a
trouvés, -c’est un énorme travail – nous avons mis en place des dispositifs
pour les mettre en avant.

Et le lien avec la Guadeloupe, les territoires d’origine ?

Nous avons couché nos aïeux dans des livres, nous avons fabriqué un
Mémorial itinérant, nous avons créé un site internet, nous avons érigé des
monuments à Sarcelles, sur plusieurs autres sites de France, et ceci a



rejailli sur l’autre rive de l’Atlantique puisque Les Abymes ont construit un
monument aux esclaves, intitulé le morne de la mémoire, ensuite il y a eu
Petit-Canal, puis Capesterre-Belle-Eau et très récemment Saint-Claude. En
Martinique, il y aura bientôt Saint-Pierre. En Guyane, il y a eu Cayenne.
Nous savions que de toute façon, ce ne sont pas seulement les aïeux des
Antillais qui vivent en France, ce sont les aïeux de tous les descendants
d’esclaves de ces territoires.

Nous  savions  qu’un  jour  ou  l’autre,  ce  travail  allait  se  répercuter  en
Guadeloupe, en Martinique, en Guyane. Le site internet enchoucage.org
est interrogé en nombre par les Guadeloupéens qui vivent en Guadeloupe.

Se répercuter vous dites ?

Nous étions en région parisienne, mais nous savions que cette question
allait de toute façon impacter les territoires un jour ou l’autre. Ça c’était
très clair. Nous avons créé un site qui s’appelle memorial-trocadero.org.
En un mois, il y a eu plus de 340 000 visites. 340 000, un truc incroyable.

C’est dire l’engouement des descendants, qu’ils soient en Guadeloupe, en
Martinique ou ailleurs. 25 ans après la marche de 1998, il  y a encore
aujourd’hui un engouement pour la stratégie qui a été mise en place. C’est
exactement ce qu’on voulait dès 1995.

Petit à petit, nous avons créé des outils pour inverser la honte. En tout cas,
fabriquer une mémoire différente de celle qui existait. Malgré tout ce que
je suis en train de vous dire, j’aurais tout de même aimé en discuter dans
les milieux culturels.

J’ai pu le faire en Martinique. Mais en Guadeloupe je n’ai pas eu le temps.
J’aurais aimé en discuter avec Voukoum, avec Akiyo, au sein des groupes



carnavalesques de mas a po. J’aurais aimé pouvoir discuter avec ce public
qui est beaucoup plus afrocentriste afin de savoir comment ils reçoivent
l’avènement de leurs aïeux qui ont vécu en esclaves.

Donc nommer les esclaves c’était leur donner un acte de
naissance…

Tout à fait. Le monument du Trocadéro n’est pas un monument aux morts.
Ce n’est pas du tout une réplique du Mémorial des victimes de la shoah ou
des victimes du génocide tutsi ou arménien, ce n’est pas ça du tout. Les
personnes qui sont là sont vivantes. Elles passent d’un état d’esclavage à
un état de non-esclavage. Et c’est une naissance à la citoyenneté.

85  %  de  la  population  était  en  dehors  de  toute  existence  civile.  Ils
n’avaient pas de noms, ils ne pouvaient pas faire famille,  avec tout le
mépris, la mésestime de soi que ceci impliquait. À partir de 1848, il y a eu
l’abolition de l’esclavage et ils ont été nommés.

Moi, d’autres personnes aussi, nos lignées de noms commencent à partir
de ce moment-là. Et ça, c’est important. Donc, le nom permet de repérer
quelqu’un, permet à une famille de pouvoir se constituer dans le temps.

Et trouver ces noms permet justement aux Antillais de pouvoir remonter le
temps,  d’élargir  l’épaisseur  de  leur  famille  et  cela  peut  aller  encore
beaucoup plus loin.



Le projet architectural et paysager du Mémorial des noms dans les jardins
du Trocadéro, « un acte de mémoire et d’histoire, et de justice » a été
présenté en septembre 2025 au Ministère des Outre-mer. Illustration :
Comité marche 23 mai 1998.

Comment le Mémorial, qui est situé à Paris, peut-il devenir
un outil tangible en Guadeloupe, en Martinique, en Guyane
ou à La Réunion. Faut-il imaginer d’autres répliques, des
bornes, interactives, renommer les rues, les stèles locales ?
Faut-il continuer le travail qui est central à Paris sur les
territoires eux-mêmes ?

Le travail accompli est un travail qui intéresse tous les Guadeloupéens,
tous les Martiniquais qui ont un rapport avec cette histoire. Il n’est pas
réalisé que pour les Antillais de Paris. Il se trouve qu’il a été réalisé par
une  association  basée  à  Paris  qui  a  pu  bénéficier  d’un  travail  sur  la
question de l’identité, sur la question mémorielle.

Il y avait des ressources intellectuelles qui permettaient de théoriser ce
que doit être une politique mémorielle. Ce concours de circonstances a pu
déboucher  sur  le  Mémorial  du Trocadéro.  Qu’on soit  ici  ou là-bas,  le
Mémorial est un objet de fierté, de reconnaissance et d’affiliation.



En somme, je fais une distinction claire entre l’esclave et les autres figures
de cette période. L’Africain déporté, le nègre marron et le combattant ont
leur  propre  image.  L’esclave,  lui,  représente  l’image  de  l’immense
majorité. Ce sont ceux qui n’ont pas fui dans les bois, ceux qui ont dû subir
le système. Et c’est cette majorité qui a été nommée.

En somme vous dîtes que cet esclave qui devient citoyen en
1848 parce que nommé ne doit pas être célébré seulement
comme on le ferait à l’occasion d’un événement mais aussi
et surtout comme un avènement, une éclosion ?

Oui car l’objectif de ce travail, c’est d’inverser la honte. Pourquoi ? Parce
qu’en inversant la honte, la filiation aux aïeux devient possible. C’est-à-
dire, hier, cesse d’être un imbécile, et demain, un idiot, comme on dit chez
nous. Vous pouvez plonger plus loin dans votre origine et votre lignée
devient plus grande.

Votre  nom interroge  quoi  ?  D’où  vient-il  ?  Vous  apprenez  une  page
fondamentale  de  l’histoire  de  la  Guadeloupe.  Celle  de  la  grande
nomination. Et tout un travail doit être entrepris afin que nous soyons
capables, petit à petit, de générer des histoires familiales. Bien sûr, la
majorité d’entre nous ne le fera pas. Mais il est important que ce travail de
mémoire soit réalisé pour que l’aïeul s’installe dans nos familles. Ensuite,
certaines personnes, vont pouvoir construire des histoires familiales. Et
ceci pourra contribuer à bâtir une mémoire collective de cette période. Ce
moment-là qui  pourra devenir ce qu’on appellera nos premiers temps.
Quelque chose qui peut s’apparenter à une mémoire collective. Pour y
arriver, il reste toutefois encore beaucoup à faire.

Quoi par exemple ?

Nous sommes sur une base de données qui commence en 1848. Mais



imaginez qu’on ait une base de données qui commence depuis les débuts.
Les archives commencent dans les années 1730. De cette époque il y a des
actes  de  baptême.  Les  actes  d’état  civil  sont  établis  à  partir  de  la
Révolution. Les actes de baptême, sont en quelque sorte des actes état
civil  ecclésiastiques. Les actes notariés eux établissent la valeur d’une
habitation, cette valeur est constituée de biens immobiliers et de biens
« meubles » qui peuvent être vendus en dehors de la propriété. Dans ces
biens meubles, il y a les esclaves.

Ces archives sont cruciales. Elles contiennent des listes nominatives où
chaque individu est associé à une valeur monétaire. En suivant le nom
d’une propriété  ou d’une habitation à  travers  plusieurs  actes  notariés
successifs on peut reconstituer son histoire et celle des personnes qui y
sont liées.

On trouve aussi des actes de mariage qui mentionne la dot. J’ai découvert
le cas de l’une de mes aïeules. Sa dot, apportée au mariage, incluait une
esclave nommée Joséphine. L’acte notarial précise la valeur financière de
cette  personne,  ainsi  que  des  indications  sur  sa  couleur  (type
phénotypique) et son genre (sexe). Ces documents permettent donc de
retracer, à travers des données froides et administratives, l’existence et le
parcours économique des hommes et des femmes réduits en esclavage.

Et ce travail, vous l’avez déjà commencé ?

Ce sera une deuxième phase. Mais plusieurs personnes y ont déjà travaillé.
Jean-Yves Prudentos a réalisé un immense travail de saisie systématique
de très nombreux actes notariés entre 1820 et 1848.

Sandra Willendorf est Allemande. Ella a un ancêtre qui a appartenu à
l’armée coloniale de Guadeloupe (du temps de Victor Hughes). Ce dernier
a participé aux événements de 1802. Il  a fini  ses jours en Allemagne.



Sandra Willendorf a publié les noms des militaires de l’armée coloniale des
années 1795 à 1802 en Guadeloupe et les noms de tous les affranchis de la
Guadeloupe entre 1826 à 1848.

Enfin, David Quénéhervé, qui vit en Bretagne a des ascendants qui furent
esclaves à La Désirade. Il a dépouillé et publié de nombreuses bases de
données, dont celle de l’état civil de nombreuses villes de Guadeloupe,
ainsi que les registres d’esclaves de Guadeloupe et de Martinique.

Ce  sont  des  gens  qui  traitent  en  toute  discrétion  les  racines  des
Guadeloupéens.

Tout  cela  pour  dire  que  les  sources  existent  encore  et  qu’on  va  les
exploiter. Nous créerons un outil numérique qui permettra de remonter le
temps, savoir dans quelle habitation vivait notre aïeul et avec qui. Qui
étaient les propriétaires, l’histoire de l’habitation.

Les Français sont devenus des descendants
gaulois, à partir de la Troisième République.
Car jusque-là ils étaient des Francs. Et donc,
c’est un choix qui a été opéré avec un récit
pour fondement.



Pouvez-vous raconter une anecdote qui vous a touché où
un descendant aurait rencontré son ancêtre par le simple
fait de lire son nom sur la stèle.

Je pourrais en citer plusieurs car il y avait la queue pour découvrir les
noms. Nous avons de très belles photos sur le sujet. Je me souviens d’une
dame qui après avoir découvert le nom de son aïeul qui est aussi le sien
est restée l’après-midi entière assise, son visage entre ses mains. J’ai vu
ça.

Je peux raconter aussi mon histoire. J’étais en réunion. La secrétaire du
Comité de marche du 23 mai, m’a appelé pour me donner la nouvelle.
J’étais surpris. Les Romana étant clairs de peau, je pensais retrouver mes
ancêtres plutôt du côté des Monpierre autre branche de ma famille plus
foncée de peau. Je me suis appuyé sur un mur. J’ai eu l’impression d’être
le javelot lancé par l’athlète qui après avoir plané venait de se planter
dans le sol. Je savais désormais qui j’étais. On ne refait pas l’histoire. On
aurait  aimé  avoir  une  histoire  glorieuse.  Que  nous  soyons  tous
descendants de grands nèg mawon ou encore directement liés à des noms
d’Afrique. Mais ce n’est pas la réalité. Il y a la barrière du temps, mais
aussi la barrière de l’océan Atlantique. Et pour tout dire, ce n’est pas un
nom qu’on honore. C’est la personne qui a été nommée.

Quelle stratégie allez-vous déployer pour continuer le
travail entrepris ? Peut-on passer par l’art, le cinéma, la
musique ? Comment ça peut s’insérer dans les programmes
scolaires ? Parce que l’émotion seule du Mémorial ne va
pas suffire.

Vous avez tout à fait raison. D’ailleurs, le Mémorial c’est un outil. C’est un
outil qu’il faudra faire vivre. Et nous sommes en train de mener, au sein du
comité de pilotage du Mémorial national, une réflexion sur son animation.
Faire venir des scolaires, inviter des personnes d’autres pays, organiser



des conférences. Il y a un travail de réflexion qui sera bientôt structuré. Je
dois  travailler  avec  quelqu’un  déjà  désigné.  Mais  pour  répondre  plus
largement à votre question, nous devrions utiliser tous les outils que vous
venez de citer.

Le problème, c’est que pour alimenter les écrivains ou autres cinéastes, il
faut avoir des histoires familiales. Cela me semble vraiment fondamental.
L’important c’est l’histoire de chacun, l’histoire de nos aïeux. Il y a une
transmission de quelque chose. Il  y a des combats de vie qui se sont
déroulés.  Ce  n’est  pas  banal.  Vous  imaginez  le  nombre  d’histoires
différentes que nous pouvons relater, il y a beaucoup d’histoires. Il faudra
éviter de faire des copier-coller.

Sinon nous serons toujours dans cette errance identitaire.  Nous avons
donc des dizaines de milliers  d’histoires à  construire,  à  partir  de nos
familles, de leur histoire vraie. Et effectivement, il faut aussi passer par
l’école.

Comment peuvent intervenir les institutions dans cette
construction identitaire ?

L’enjeu, à travers la mise en œuvre de politiques mémorielles, consiste,
pour les autorités publiques, à pouvoir agir directement sur l’institution
imaginaire  des  identités  collectives.  C’est  fondamental.  L’organisation
associative  est  importante  mais  elle  a  des  limites.  La  question  de  la
politique  mémorielle  est  un  enjeu  majeur  dans  tous  les  pays.  Les
institutions doivent y prendre toute leur place. Les Français sont devenus
des descendants gaulois, à partir de la Troisième République. Car jusque-
là ils étaient des Francs. Et donc, c’est un choix qui a été opéré avec un
récit pour fondement. Pas de mémoire, pas de récit.  Pas de récit,  pas
d’identité.



Johann Michel philosophe, agrégé de sciences politiques a contribué à
renouveler les réflexions sur les politiques de la mémoire et notamment
sur  les  transformations  de  la  mémoire  de  l’esclavage  dans  la  France
contemporaine (Devenir descendant d’esclave. Enquête sur les régimes
mémoriels. Presses universitaires de Rennes, 2015). Il a été membre du
comité national pour la mémoire et l’histoire de l’esclavage de 2016 à
2019. Il disait que les sociétés les plus reculées dans le temps et dans
l’espace ont toujours cherché à codifier leurs représentations communes
du passé. Les Saramakas du Suriname ont élaboré un récit de ce qu’ils
appellent leur premier temps. Toute société a un récit de ce qu’elle est, et
du comment elle est venue au monde.

Nous sommes confrontés à ça. C’est-à-dire, au-delà du Mémorial, au-delà
des livres, nous sommes confrontés à quelque chose de beaucoup plus
important qui doit nourrir des réflexions stratégiques. Lesquelles doivent
faire  l’objet  de  réflexions  sérieuses  de  la  part  des  autorités  et  des
intellectuels.  Lorsqu’il  n’y  a  pas  d’unité  au  sein  d’un  groupe  sur  ces
questions, il n’y a pas de Nation.

Il y a donc des projets à mettre en œuvre. Il faut de
l’argent. Qui finance ? Quel est le budget ?

C’est une question fondamentale. Il a fallu d’abord créer le Mémorial. Il a
coûté 4,8 millions d’euros. Et c’est l’État qui l’a pris totalement en charge.
Ça n’a pas été facile. Manuel Valls s’est fortement impliqué. Il a tenu bon
face  à  Bercy.  D’autant  plus  que  depuis  quelque  temps  la  situation
financière de la France n’est pas reluisante.

Et maintenant quel est le budget de fonctionnement ?

Je n’ai pas fini. Il y a aussi le budget de l’organisation. Il reste à ajouter les
options  qui  se  chiffrent  à  1,5  million.  Et  ça,  c’est  une  campagne  de



mécénat et de dons qui va le financer. Cet argent servira à financer des
options sur le Mémorial. Je vais vous en citer deux. L’éclairage d’ambiance
qui fera que la nuit, on verra au Mémorial du Trocadéro des coulées de
lave. La deuxième option, c’est l’installation de bancs sonores. Lorsque
quelqu’un s’assiéra sur un banc sonore, il pourra entendre des lettres, des
témoignages, des poèmes, de la musique de chacun des territoires.

Nous  sommes  en  campagne.  Nous  cherchons  à  mobiliser  les  chefs
d’entreprise. En Martinique, ça a bien marché. En Guadeloupe, je vais
recommencer après les fêtes. Chaque citoyen pourra donner aussi ce qu’il
peut.

Et donc le budget fonctionnement de l’animation ?

Ce n’est  pas encore défini.  L’animation du Mémorial  n’est  pas encore
définie. Un chargé de mission est en train d’être recruté pour cela. Je dois
travailler avec lui. Je dis « je » parce que c’est ma fonction de coprésident
du comité de pilotage.

Il y a les scolaires qui vont animer le Mémorial, il y a aussi des QR codes.
Il y a aussi un mémorial virtuel. Il y a aussi le rapport avec le musée de
l’art, le musée de la marée, les conférences, etc. Il y a effectivement à
définir très précisément ce qu’on veut réaliser avant de pouvoir définir la
forme. Il faudra peut-être créer un groupement d’intérêt public avec du
budget. Mais sur ce chapitre nous pourrons en dire davantage à la fin du
premier trimestre de l’année 2026.

Les  sociétés  humaines,  quelles  qu’elles
soient,  et  c’est  ontologique,  vivent  en



respectant  leurs  aïeux

Comment voyez-vous l’évolution du Mémorial ? Quel sera
votre rôle ? Serez-vous le gardien de la mémoire ? Serez-
vous un semeur d’avenir ?

Tout d’abord, je dois préciser qu’il n’y a pas que le CM23mai98 qui a
travaillé sur le Mémorial. Il y a trois autres associations mémorielles qui
font d’ailleurs partie du comité pilotage.

Le CM23mai, est à l’initiative de la politique mémorielle de l’État, de la
Guadeloupe et des différents départements. Mais il y a aussi la Amarhisfa,
qui est une association martiniquaise de recherche des familles. Il  y a
également l’association des professeurs d’histoire et géographie, et il y a
le collectif des noms de la Réunion.

Je suis un militant de la mémoire, tel que je vous l’ai défini. Comme toutes
les sociétés les plus reculées dans le temps, nous avons cherché à codifier
nos représentations communes. C’est selon moi une question politique.
Donc, oui, j’agirai dans le champ politique de la mémoire. Je sais qu’il
s’agit d’un aspect stratégique majeur pour la vie de nos sociétés, donc
j’agirai.

Comment abordez-vous l’aspect psychologique de cette
ascendance née de l’esclavage ?

L’aspect psychologique, ce n’est pas ma partie. Je suis généticien, je ne



suis pas psychologue. J’ai appris que chacun doit rester dans son casier
pour  que  les  choses  puissent  fonctionner  correctement.  En  revanche,
j’encouragerai  mon  épouse,  Viviane  Roll-Romana,  qui  est  docteure  en
psychologie, spécialité ethnopsychiatrie, à s’engager dans cette voie.

Elle est spécialiste des questions identitaires et en particulier, spécialiste
des familles entières. Donc, je pense que sur les questions identitaires, elle
pourra apporter sa compétence. Quant à moi,  j’ai  demandé au conseil
départemental de me confier une mission que j’accomplirai gratuitement.
Il  s’agira  pour  moi  de  proposer  une  politique  publique  concernant  la
gestion du patrimoine immatériel de l’esclavage.

J’ai des idées très claires sur le sujet. J’attends que me soit confiée la
mission. Comment créer une base de données intégrant l’ensemble des
archives que nous avons ? J’ai toujours défini mon rôle ancré sur ce volet.
J’ai plutôt un plan de travail qu’un plan de carrière.

La France a reconnu l’esclavage, comme crime contre
l’humanité. Et malgré tout, dans le débat public, les choses
restent encore crispées entre culpabilité, déni,
instrumentalisation. Le climat d’ailleurs en France, en ce
moment, est assez particulier. Comment apporter un
discours apaisé, mais aussi sans concession, un discours
qui s’en tient à la stricte vérité ?

Est-ce facile ? Non. On avait confié, en 2006, à Édouard Glissant, le soin
de préfigurer le Mémorial, le musée de l’esclavage en France. Édouard
Glissant,  dans  un  livre,  intitulé  Mémoire  de  l’esclavage  a  d’emblée
identifié une difficulté majeure. C’est celle que vous pointez.

Dans une société où l’esclavage est vécu d’un côté comme un argument de
combat contre le colonialisme, un angle d’attaque pour des réparations



financières, et de l’autre côté, comme un refus de ce que ce camp nomme
la repentance ou le refus de la culpabilisation, c’est compliqué. Glissant
disait  que  c’est  le  premier  obstacle.  Il  n’a  pas  résolu  le  problème.
Comment trouver quelque chose qui puisse satisfaire, être au-dessus de
ces contradictions ? Ne pas être dans la culpabilité,  ne pas être dans
l’optimisation, ne pas être dans l’attaque, ne pas être dans l’oubli.

Comment concrètement désamorcer les crispations
actuelles?

C’est  votre  question.  La  première  attitude  à  adopter,  c’est  qu’il  faut
toujours se référer à la vérité. À la vérité historique. Elle est essentielle.
C’est  pour  cela  que nous  avons  ouvert,  en  2013,  avec  l’université  de
Panthéon Paris Sorbonne, une université populaire sur les esclavages, les
crimes contre l’humanité, et la diversité humaine. Vous ne pouvez pas
réaliser un travail de mémoire qui ne s’appuie pas sur un travail d’histoire.
Ce n’est pas possible.

C’est-à-dire que ceux qui veulent concevoir une politique mémorielle ne
peuvent le faire s’ils ne tiennent pas compte de l’histoire. Mais la question
que  vous  me  posez  revient  à  soulever  celle  de  la  réparation,  de  la
réconciliation. Personnellement, je fais partie de ceux qui pensent que la
réparation essentielle doit être celle qui nous concerne.

Pouvez-vous préciser…

C’est  la  structure  d’affiliation.  C’est  l’urgence  identitaire.  Ce  travail
personne  ne  peut  le  faire  pour  nous.  Les  demandes  de  réparations
matérielles sont pour moi immorales. Peut-on demander aujourd’hui des
réparations pour nos parents qui ont souffert, il y a de ça, près de 200 ans.
Je ne comprends pas cela. J’ai un problème éthique par rapport à ça. Je ne
comprends pas. Le problème n’est pas financier. C’est une question de



nous avec nous-mêmes. Nous devons nous réconcilier avec nous-mêmes.
Et l’effort, je sais qu’il peut être gigantesque.

Toutes les demandes de réparations sont souvent restées lettres mortes.
L’Allemagne n’a jamais payé de réparations, malgré sa défaite.

Si vous basez toute votre politique là-dessus, ça veut dire que vous ne
bougez pas. Et pendant ce temps, le travail essentiel pour apaiser cette
mémoire, faire en sorte qu’on soit un groupe humain, capable de nous
rassembler à propos, et à partir de quelque chose de commun, que nous
honorons tous, eh bien vous ne le faites pas. Donc on va dans le mur. Et
moi j’ai vu comment le Mémorial a fait l’unanimité autour de lui.

Que  ce  soit  auprès  des  hauts  fonctionnaires,  des  politiques,  des
architectes. Au Conseil de Paris, il y a concorde totale sur le Mémorial
quels que soient les groupes politiques. Je n’ai pas tout de suite compris
pourquoi ce Mémorial générait cette concorde. J’ai fini par comprendre
que les sociétés humaines, quelles qu’elles soient, et c’est ontologique,
vivent en respectant leurs aïeux.

Et lorsque d’autres personnes qui ne sont pas descendantes d’esclaves
découvrent qu’il y a des individus, des personnes sur cette terre qui sont
allées rechercher leurs ascendants esclaves,  pour les mettre dans une
situation de reconnaissance, eh bien, ils sont impressionnés que ceci ait pu
être fait.


