
La délicate équation du changement
ÉCRIT PAR LECOURRIERDEGUADELOUPE.COM /  GEORGES TRÉSOR, PROFESSEUR

D’HISTOIRE À LA RETRAITE,  AUTEUR
4 juin 2024

Pointe-à-Pitre. Le 4 juin 2024. Georges Trésor

Depuis  décembre  2000,  la  loi  d’orientation  pour  l’Outre-mer  ouvre  la
possibilité pour la Guadeloupe, en sa qualité de département d’Outre-mer,
de  changer  de  statut  en  s’affranchissant  du  carcan  institutionnel  que
représentait l’article 73 de la Constitution. La révision constitutionnelle du
28 mars 2003 relative à  l’organisation décentralisée de la  République
précise les modalités juridiques d’une telle possibilité.

Depuis, les conseils départemental et régional ont enfilé les Congrès sur le
thème de l’évolution institutionnelle, sans réellement parvenir à éveiller
l’intérêt  des Guadeloupéennes et  des Guadeloupéens pour le  sujet.  Le
prochain  Congrès  des  élus  régionaux et  départementaux se  réunira  à

https://lecourrierdeguadeloupe20260218131706.staging2.ydu.fr/lepineuse-equation-du-changement/


nouveau sur ce sujet le 12 juin à Basse-Terre.

La question du changement est posée en Guadeloupe depuis les années
cinquante.  À  l’époque,  sous  un  angle  essentiellement  politique.  Elle
divisait les départementalistes et les « progressistes » sur les thèmes de
l’assimilation  et  de  l‘émancipation.  À  partir  des  années  quatre-vingt,
l’élément nouveau est l’introduction de la dimension gestionnaire dans la
problématique du changement.

Aujourd’hui, on ne peut pas dire que l’indifférence du public à l’égard des
projets d’évolution institutionnelle soit directement liée à la difficulté pour
les  citoyens de maîtriser  les  subtilités  techniques de ces  projets.  Elle
s’expliquerait  plutôt  par  le  fait  qu’il  est  impossible  dans  l’imaginaire
commun  en  Guadeloupe,  d’isoler  la  dimension  gestionnaire  d’une
interrogation  sur  ses  conséquences  sur  l’avenir  politique  de  notre  pays.

Or,  sur  ce  dernier  point,  l’ambiguïté  et  la  diversité  des  réponses
n’installent pas la confiance. Selon moi, l’indifférence publique à l’égard
de la question institutionnelle tient, en grande partie, aux caractéristiques
du monde politique guadeloupéen.

L’assimilation administrative et politique à la République a été la formule
juridique de sortie de la colonisation aux Antilles françaises. Elle s’est
traduite  par  la  transformation  en  1946  des  colonies  antillaises  en
département  d’Outre-mer.  Dans  ce  nouveau  cadre  constitutionnel,  le
principe  d’indivisibilité  de  la  République,  fondé  sur  l’idéal  d’égalité,
scellait  juridiquement le statut de la citoyenneté des anciens colonisés
dans l’ensemble national français.

Malheureusement, le passage à la départementalisation n’a pas marqué la
fin des pratiques politiques et administratives coloniales en Guadeloupe et
en  Martinique.  Dans  la  continuité  de  ce  mouvement,  le  principe
d’indivisibilité  de  la  République  aura  surtout  servi  d’instrument  de



contrôle du champ politique par les autorités françaises dans les sociétés
antillaises.  Le  but  étant  de  faire  constamment  valoir  un  principe
républicain, érigé en dogme, pour justifier et légitimer la répression de
tout mouvement politique ou culturel soupçonné de visées séparatistes.

Toujours  est-il  que,  depuis  la  fin  des  années  quatre-vingt,  le  principe
d’indivisibilité n’est plus cantonné à une unique fonction répressive dans
les  territoires  antillais.  Quoique  toujours  gravé  dans  le  marbre  de  la
Constitution,  il  est  jugé  constitutionnellement  compatible  avec  l’idée
d’élargissement de l’horizon institutionnel ou statutaire des départements
d’Outre-mer. Ces derniers peuvent, selon des modalités très encadrées,
exercer certaines compétences normatives en fonction de leurs spécificités
culturelles, historiques ou économiques.

Cet assouplissement des règles n’est pas sans rapport avec la montée en
puissance  de  demandes  régionalistes  dans  certaines  régions  de
l’Hexagone et dans les départements antillais. Ces demandes s’appuient
sur des revendications aussi diverses que le droit à la décentralisation, le
droit à la différenciation, le droit à la domiciliation du pouvoir, le droit à
l’autonomie.

Des  revendications  qui,  en  réinterprétant  objectivement  le  rapport  du
citoyen à la nation dans l’espace républicain français, bousculent d’une
certaine façon dans son fondement juridique et philosophique le principe
d’indivisibilité. À partir cependant de logiques bien différentes en France
et aux Antilles.

Dans l’Hexagone, à de rares exceptions, les revendications régionalistes
s’inscrivent  globalement  dans  une  logique  fonctionnelle.  Le  but  est
d’obtenir un élargissement plus remarquable des compétences normatives
des collectivités territoriales, afin de rendre plus efficaces les politiques
publiques et rapprocher le citoyen des centres de décision.



Bien évidemment, dans ses grandes lignes, ce but est partagé par les
courants  régionalistes  aux  Antilles.  Cependant,  il  s’inscrit  dans  une
logique  identitaire  en  fondant  sa  légitimation  sur  la  croyance  en
l’existence  d’entités  communautaires  martiniquaise  et  guadeloupéenne.
De sorte que, en raison de cet élément, les revendications régionalistes
aux  Antilles  et  dans  l’Hexagone  ne  déterminent  pas  le  même  enjeu
politique.

En  France  par  exemple,  partisans  et  contempteurs  du  régionalisme
occupent le débat public en cherchant respectivement à rassurer ou à
mettre en garde l’opinion sur les conséquences possibles d’un traitement
différencié  des  territoires  sur  l’unité  de  la  nation.  Aux  Antilles  où  la
conscience communautaire a avant tout un fondement ethnoculturel, la
question de l’unité nationale, on s’en doute, n’ébranle pas les esprits.

Pourtant, sous une forme empirique, elle s’invite dans le quotidien des
Antillaises et des Antillais, à travers leur manière de vivre sur un mode
binaire,  leur  appartenance  à  la  nation  française.  En  développant  une
culture ambivalente de « l’en-dedans et de l’en-dehors » qui a fini par
structurer leur conscience collective.

Plus  largement,  cette  ambivalence  transpire  dans  les  programmes
régionalistes,  même quand ceux-ci  sont défendus par des nationalistes
partisans de l’autonomie.  Le désir  affirmé de changement est  souvent
associé à la volonté de rester « au sein de la République ». Comme s’il
s’agissait d’une ligne rouge qu’il n’est pas indispensable de devoir franchir
pour obtenir le label de « patriote ». Bien entendu, un dilemme auquel
échappent les indépendantistes.

Mais, ironie du sort, c’est encore cette culture de « l’en-dedans et de l’en-
dehors » qui donne à leur engagement dans nos territoires sa coloration
très locale. Caractérisée notamment par la difficulté pour les adeptes de la
cause indépendantiste à délégitimer les institutions d’un système qu’ils



combattent ; quand ces mêmes institutions irriguent en tous points leur
vie sociale. Dans ce contexte, afficher sa radicalité en ne participant pas
aux « élections coloniales », est un geste révolutionnaire bien dérisoire.

C’est  donc dans une configuration sociopolitique frappée du sceau de
l’ambivalence,  que  s’expriment  les  différentes  formes  de  demandes
régionalistes aux Antilles. La dernière en date ayant un caractère officiel
est l’appel de Fort de France. Lancé solennellement en mai 2022 par des
responsables à la tête des collectivités de La Réunion, de Martinique, de
Guadeloupe,  de  Guyane,  de  Mayotte  et  de  Saint-Martin.  Dans  le  but
d’exiger de l’État qu’il leur accorde les outils institutionnels nécessaires
afin  de  faciliter  la  résolution  de  problèmes  économiques,  sociaux,
environnementaux  et  même  sociétaux  spécifiques  à  leurs  territoires.

Or,  à  bien  regarder,  cette  aspiration  peut  dans  une  certaine  mesure
trouver une traduction institutionnelle dans le cadre des articles 73 et 74
de la Constitution, revisités à partir des années 2000. Même soumis au
régime d’identité législative dans le cadre de l’article 73, les départements
antillais  disposent  de  multiples  dérogations,  certes  encadrées,  mais
prenant en compte les spécificités locales. Si ces dispositions ne suffisent
pas à tarir les demandes officielles d’évolution institutionnelle « au sein de
la République », c’est sans doute parce que les causes de l’insatisfaction
débordent l’aspect strictement institutionnel du problème.

Quand des responsables de collectivités, sur une base non idéologique,
s’entendent  pour  exprimer un désir  commun « d’ouvrir  ensemble une
nouvelle  étape  de  l’histoire  des  pays  d’Outre-mer  au  sein  de  la
République », c’est signe que le malaise a une profondeur existentielle. Il
plonge selon moi ses racines dans la perversité de l’esprit dans lequel le
pouvoir conçoit sa relation avec « les Outre-mer ».

On  ne  doit  pas  se  mentir.  Cette  relation  est  de  nos  jours  moins
caractérisée par la violence politique que par le passé. Le colonialisme



sous  régime  départemental,  celles  et  ceux  de  ma  génération  l’ont
rencontré. Sous ses aspects les plus brutaux, les plus liberticides. Les
générations plus récentes ne sont pas confrontées à une telle expérience
dans leur vie sociale actuelle.

Toutefois, la représentation que le pouvoir a aujourd’hui « des Outre-mer »
reste  irréductiblement  commandée  par  un  imaginaire  colonial.
Reproduisant  un  rapport  de  dominant  à  dominés  qui  enferme  les
Ultramarins dans un état absolu de minorité. Ce qui les rend dubitatifs sur
la réalité de leur statut civique.

Sont-ils des colonisés ou des citoyens français ? Cette question prend une
dimension encore plus  traumatique lorsque les  Ultramarins,  immergés
dans le tissu social en France, sont victimes de rejet et d’exclusion. Parce
que, du fait de l’ethnicisation des rapports sociaux, leur identité se réduit
à la couleur de leur peau.

Quand on y réfléchit, l’histoire de la relation des Antillais avec la France,
surtout depuis la départementalisation, est un peu l’histoire d’un désir
assimilationniste contrarié. C’est donc sur les décombres d’une désillusion
qu’ont  prospéré  en  Guadeloupe  des  forces  anticolonialistes  dans  une
perspective émancipatrice. Avec cependant une nuance.

Par  le  passé,  dans  le  climat  d’affrontement  entre  l’Est  et  l’Ouest  qui
accompagnait le grand mouvement de décolonisation d’après-guerre, les
forces anticolonialistes avaient une direction idéologique soutenue par des
valeurs et des choix de société qui les distinguaient les unes des autres.
Cela avait l’avantage de nourrir dans l’espace public un débat entre elles
sur les enjeux de leur engagement politique respectif.

Depuis,  les  choses  ont  remarquablement  changé.  Dans  la  nébuleuse
nationaliste  actuelle,  vitalisée  par  la  surenchère  identitaire,  c’est  un
anticolonialisme primaire qui sert de lieu de convergence politique. Quand



une rhétorique anticolonialiste,  volontairement répétitive,  réductrice et
incantatoire,  suffit  à  l’identification idéologique d’un courant politique,
cela conduit à de coupables errements. Et l’actualité nous en offre un
malheureux exemple.

Oui, je le pense. En tant que pays abritant une communauté historique, la
Guadeloupe, au regard du droit international, peut tout à fait prétendre à
être inscrite sur la liste des territoires non autonomes à décoloniser. Ses
habitants  ont  droit  à  l’autodétermination.  Autrement  dit,  les
Guadeloupéennes et les Guadeloupéens ont le droit de choisir librement le
type de gouvernement sous lequel ils veulent vivre.

Mais, quand en septembre 2023, pas moins de sept « organisations et
associations patriotiques » guadeloupéennes sont invitées à participer à la
78e assemblée générale de l’Organisation des nations unies (ONU) et de
sa commission sur les questions politiques spéciales et décolonisation, se
posent  la  question de leur  représentativité  démocratique,  et  celle  des
valeurs sur lesquelles elles s’alignent.

Quelle est la représentativité de ces groupuscules qui prétendent à eux
seuls  incarner  la  conscience  populaire  ?  Et  qui,  grâce  au  parrainage
douteux du représentant d’un État autoritaire, se font les transmetteurs
des aspirations des Guadeloupéennes et des Guadeloupéens au sein d’une
instance internationale aussi prestigieuse que l’ONU.

Assez  paradoxalement,  jamais  dans  son  histoire  la  population
guadeloupéenne  n’a  exprimé  aussi  massivement  et  aussi  ouvertement
qu’en ce moment ses sentiments identitaires dans l’espace public. Sans
que l’on soit en mesure de mettre cela au crédit d’un renforcement de
l’audience politique de la mouvance nationaliste.

Et pour cause. Si les Guadeloupéennes et les Guadeloupéens cherchent à
faire « peuple » au moyen d’un ciment identitaire, en réalité, c’est parce



que, confusément, ils ont conscience de faire moins en moins société.

Nous vivons en effet dans un monde en basculement. Un basculement
d’ordre anthropologique. Caractérisé notamment par l’incrustation dans
les sociétés de violences sociétales multiformes devenues structurelles.
Conséquences  de  l’effacement  des  valeurs  et  codes  communs  qui
normalement  font  tenir  les  individus  ensemble.

La  société  guadeloupéenne n’est  pas  épargnée par  ce  glissement  aux
multiples facettes. L’une d’elles. En 1987, des Guadeloupéennes et des
Guadeloupéens ont empêché par la force le débarquement en Guadeloupe
de Jean-Marie Le Pen.  Ils  rejetaient cet  individu surtout pour ce qu’il
incarnait  moralement.  Trente-cinq  ans  après,  au  deuxième tour  d’une
élection présidentielle, sa fille, qui n’a en rien renié l’héritage politique et
spirituel  paternel,  obtient  très  largement  la  majorité  des  suffrages  en
Guadeloupe.

Cela  n’a  pas  bouleversé  les  consciences,  ni  provoqué  de  débats.  Par
naïveté ou par aveuglement identitaire, nombreux sont les membres de la
classe  politique  à  n’avoir  vu  dans  ce  vote  qu’une  forme  banale  de
contestation de la politique du pouvoir en place. Or, en réalité, ce vote est
le signe d’un effondrement moral collectif.

La vérité est que, les idées de l’extrême droite, devenues hégémoniques en
France,  avec leur charge de haine de l’Autre,  sont partagées par des
compatriotes de plus en plus nombreux en Guadeloupe. Les échanges à
caractère raciste et xénophobe qui circulent sur les réseaux sociaux en
témoignent sans ambiguïté. Cela donne à réfléchir. La crise sociétale est
un défi supplémentaire auquel est confrontée la société guadeloupéenne.
Or, indirectement, elle peut rendre encore plus complexe l’adhésion du
public à un projet d’évolution institutionnelle. Rendu frileux à cause des
problèmes d’insécurité en tous genres, ce public pourrait désirer encore
plus d’État français en Guadeloupe.




